TRI PUTA DO ISTOG:
OPIJENOSTI RAZDOROM I DELIRICNIM MAMURLUKOM, PRIDE

Nermin Sarajli¢

Trivijalnost postaje bijednim, nihilizam paklenskim efektom, ako je
demistifikacija transcendencije u isti mah uklonila svako fundirano,
u ljudskom i svjetskom sadrzaju utopijski fundirano, transcendere. U
trivijalnosti se doduse ukida strah, ali uz cijenu jedne druge uskosti:
krzljanja. U nihilizmu se takode ukida strah, ali uz jos visu cijenu:
ocajanja. Konkretno pak demistificiranje ne prelazi u trivijalnost, nego
u ganutost sto jos nije dospjelo u razum i vidik bilo kojeg covjeka, krije
se dakle u jos-ne-postalom; i ono ne prelazi u nihilizam, nego u fundi-
ranu nadu, da on nije posljednja rijec.

Ernst Bloch, Ateizam u kr$éanstvu,
"Pravo prosvje¢ivanje niti trivijalizira niti lisava pozadine"

08, sad ve¢ davno, izgovoreno prije ravno cestrdeset godina, Derridino

predavanje naslovljeno "O apokalipti¢cnom tonu usvojenom nedavno u
filosofiji", implicite je za taj napor ili zadatak izdvajanja rezonanci diskurziv-
nih tonaliteta zahtijevalo vanrednu eti¢nu muzikalnost. Da bi se prije svega
umaklo, da se ne bi podleglo, nasjelo nako¢enom "delirijumu egzaltiranih
glava" (Verstimmung der Kopfe zur Schwarmerei), odnosno da se u tome pre-
danom rasplitanju, raskrivanju zagonetke, svlacenju vela s tajne, ni manje ni

38



Zenicke sveske

vise — apokalipse. Nadasve, izbjegao salto mortale, po kantovskoj preporuci,
a $to bi predstavljao "skok pojmova na nezamislivo i nepredstavljivo, jedna
mracna anticipacija misteriozne tajne koja bi dolazila s one strane” i koja bi
se provukla "natrpirodnom komunikacijom" da bi "misticnom iluminacijom"
nagovijestila i pruzila zamjenu, nadomjestak, surogat "saznajnom objektu i
time i tako odzvonila "smrt sve filozofije". Po Derridinom svjedoku, tuZzio-
cu sudcu i porotniku, Kantu, mistagozi, zavodnici, horror eshatolozi, naviru
odasvud kroz povijest zarobljavajuci, nasukavajuci filosofiju izmedu glasa
razuma i onog 'prorockog, ti posvecenici, interesno nezajazljivi, neumorno
razmetljivo imitiraju i krivotvore toboznje Otkrovenje, "obznanjujuci dvije
hiljade godina kako je s filosofijom svrseno".

Nasuprot kantovskom datiranju, priprema potkopavanja, nijekanja i od-
bacivanja zdravog raz/Uma i civilizacijsko-kulturne vrijednosti koje na nje-
mu pocivaju, na njemu su gradene i njime tradirane, nesumnljivo je starija od
dva milenija. Otkad neprekidno i traje svojevrsno morbidno ostras¢eno ra-
zracunavanje virtuoza apokalipti¢ne kakofonije. Derrida se pita "zar nisu sve
te razmirice", i oko vjerodostojnosti, izmedu ostalog,, "uzele oblik nadmeta-
nja u eshatoloskoj elokvenciji, gdje svaki pridoslica o$troumniji od drugog,
ku klasne borbe, koncu filosofije, smrti Boga, izdisaju religija, i$¢eznu¢u mo-
rala, nestanku subjekta, prevazilazenju covjeka, propasti Zapada, kataklizmi
planete... Apocalypse now... napalmu koji se silazi s neba poput prostitutki iz
helikoptera, na koncu i kraju umjetnosti..."

Stvari se prepredeno i podmuklo kompliciraju kad metez i haos te buke
pune "krika i bijesa", redovno teoloski inspirirane, nerijetko i orkestrirane,
prigrabi politicka prozdrljiva arogancija u sprezi s indolentnim nacionalnim
mitemima institucionalizirajudi je jednako do stadija drustvene i individu-
alne $izoidnosti. Uprkos kritickim strujama, analiti¢nim raskrinkavanjima i
nastojanjima onog $to se francuski mislilac ne libi gotovo misionarski prigr-
liti kad veli:"Dakle, mi, Aufklarung modernog doba, nastavljamo da proka-
zujemo lazne apostole, "toboznje poslanike”, koje niko nije poslao, lazljivce i
nevjernike, i naduvenost i visokoparnost svih zdruzenih za istorijsku misiju

1 Jacques Derrida, O apokalipti¢cnom tonu nedavno usvojenom u filosofiji, Podgorica, Oktoih 1995,
str. 66,67; s francuskog jezika prevela Jelena Miljani¢

39



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

koje niko nista nije pitao i koje niko nizasta nije zdruzio...Pitanje ostaje i
ponavlja se: kakve mogu biti granice jedne demistifikacije?"

Te granice povlaci i pomice samo Otkrovenje koje se netom po nastan-
ku inscenacijski odronjavalo u predskazanje kataklizme, a na njegovu ale-
gori¢nost zauvijek je nalegla sjena kontinuiranog prevodenja u metajezik.
Kad god i gdje god da katastrofilicari orgijaju, tu su i kvaziizbavitelji, spremni
da prisvoje autorstvo te tragikomedije. Njima vlada duh resentimana, duh
osvetoljubivosti, otud kulja nesvarljiva duhovna hrana, po Deleuze-u i kad
je ostvarena "nije ni$ta manje imaginarna i simbolicka u svom nacelu", zbog
¢ega Nietzsche neuvijeno o tom, ecce homo, ozlojedenosti veli: "Sve predrasu-
de potjecu iz stomaka. Guzica je, kao §to sam rekao, pravi grijeh protiv svetog
duha.”

Eto kako lako ironija ne dopusta metafori da napusti doslovnost kao i da
ne bude njome nepovratno prokockana. Nietzsche se svom silinom i o$tri-
nom, u Antikristu, s pravom, obrusava na kastu do guse 'zasluznu' za medio-
kritetstvo dusa, onu svestenicku, posrednicku koja je zgrabila $ansu, jedanput
u povijesti i vie je nikad nije ispustila iz $aka, revnosnog pripisivanja krivice,
naturanja odgovornosti, neprekidnog bezo¢nog optuzivanja, s neCuvenom
arogancijom ustanovljuju¢i vrijednosti "proglasavajuci takav poredak stvari
Bozjom voljom", upravo kao za te i takve ciljeve, sva "sredstva koje sama upo-
trebljava da bi postigla ili o¢uvala takvo stanje stvari".

Vremenom su otrovni procesi uzeli maha sve dok se nisu u svom pohodu,
silom ili milom, kro¢enjem ili dresurom, nametnuli, ¢ak interiorizirali, kao
politika, kultura, moral i obicajnost, te najzad ritualno i ritmi¢no drustveno
konvencionalizirali, a sama prvobitna kasta privilegirano upucenih u odoz-
gor spustenu tajnu, postala propusnija za sve tipove "neciste savjesti”, koja
je, po Deleuze-u u studiji o Nietzsche-u, neprimjetno "preuzela Stafetu od
resentimana”, pojavom hrisc¢anstva ¢iji kler mijenja njegov pravac. Nietzsche
je izricit, ali prvo njezno tepa: "Bas tako, draga moja ovco! Neko mora biti
kriv za to: ali sam si taj neko, jedino ti si kriva za to"* Potom: "Greh - jer tako
svestenici zovu Zivotinjski "necistu savest" (surovost usmerenu unazad) bio

2 E Nietzsche, Genaologija morala, Grafos Beograd, 1986, str.129; s njemackog jezika preveo Bozi-
dar Zec

40



Zenicke sveske

je dosad najkrupniji dogadaj u istoriji bolesne duse: u njemu posedujemo
najopasnije i najkobnije lukavstvo religijskog tumacenja."

Pastiri i stada, dijalektika deliricnosti i hipnotiziranosti klanjem i bleja-
njem, poklapa se s mu¢nim radanjem, oja¢avanjem i oblikovanjem abraha-
movskih tradicija svijesti, a to "nikad nije prolazilo bez krvi, mucenja i Zrtava
kad je ¢ovek smatrao za potrebno da sebi stvori pamcenje; najjezivije Zrtve i
zaloge (Zrtvovanja prvorodencadi, recimo), najgadnija osakacenja (uskoplje-
nja, na primer), najsvirepiji obredi svih religijskih kultova i sve religije su, u
konacnici, sistemi surovosti) — sve to ima svoje poreklo u onom instinktu koji
je u bolu naslutio najmo¢nije pomoc¢no sredstvo mnemotehnike..."

Stoga ¢e Deleuze u svojem analiticnom istrazivanju Nietzschea uoditi
klju¢ni prevrat i lucidno prebaciti naglasak s proslavljene i blasfemi¢ne kon-
statacije "Bog je mrtav!" sa spekulativne ravni, po njegovom opetovanom
iskazu, kako je posrijedi "prvorazredna dramati¢na tvrdnja" jer: "Postojanje
ili ne-postojanje prestaju da budu apsolutne odredbe koje proisticu iz ideje
Boga, ve¢ zivot i smrt postaju relativne odredbe koje odgovaraju silama koje
ulaze u sintezu s idejom Boga ili u ideji Boga." Francuski mislilac u stopu
slijedi niceanski zaokret ka negativnom nihilizmu u prodoru u bit jevrejske i
hris¢anske svijesti posto tako "ideja Boga izrazava volju za nistavilom, obez-
vredivanje zivota" i ponavlja za Zarathustrom, otkrivaju¢i momenat "kada
teziste Zivota ne postavimo u zivot, ve¢ u onostrano, u nistavilo, tada smo
zivotu oduzeli teziste." Deleuze dakle, s pravom drugacije vrednuje formu-
laciju "Bog je mrtav!", utvrduje njenu sasvim drugu prirodu i naum, zato $to
Nietzsche time "ostvaruje sintezu ideje Boga s idejom vremena, i nastajanja,
i istorije, i ¢oveka"® To znaci, izmedu ostalog, da monoteistickim Predajama
isporucen Apsolut zadobija povijesno necuven i neslu¢eno zamrsen kontekst
podlozan "grandioznim falsificiranjima", kako Deleuze Casti sv. Pavla koji se
docepao te smrti.

3 ibidem str. 142

ibidem str. 57

5 Gilles Deleuze, Nietzsche i filozofija, Plato Beograd 1999., srt. 181, s francuskog jezika prevela Sve-
tlana Stojanovi¢

6 Ibidem, str. 181

'S

41



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

U lavirinte interpretativnog smjelo, ali drugim pristupom, uplesce se ili
zaputiti i Kolakowski u svojim obradama "poticajnih prica iz svete povijesti
skupljenih za pouku i opomenu".” U posljednjoj od njih, pod nazivom Salo-
ma ili svi su ljudi smrtni, u prvoj pouci koju ¢e tog dana u svom dnevniku,
posto se, po Herodovu obecanju a zasluzivsi je ocaravajuc¢im plesom, doko-
pala glave proroka Ivana, kao prvu istinu od $est Salominih zapisati: "Nase
zaruke s istinom ne mogu trajati duze od zaruka s ¢ovjekom koji ju je donio."

Poljski mislilac nam predarezljivom ironijom nudi pribiljezene ulomke
proistekle iz Salomine zaljubljenosti u Ivana i poduke koju ¢e prije smrti pri-
miti od njega. Medu njima vrlo zanimljivo i brizno "sa¢uvane", nerastocene
vremenom, i te kako je "sve $to je konacno, pa bilo i golemije od puta u nebo,
ravno niStavilu..." te priznanje "ako je svaka konacnost izvor ocaja" uslijedi
logi¢na za¢udena zapitanost "koliko je onda vise ono $to je beskonacno..."

Iz zavodljivih Ivanovih besjeda koju narocito sugerira tre¢i fragment o
tome da se valja odreci svega - doma, grada, roditelja, djece - i baciti u "traga-
nje i zudjeti samo jedno: osporavati sve ono $to jest, pa i vlastito osporavanje
dok" se "napokon..." Saloma, nedaleko od odrubljene prorokove glave, uko-
¢ene u smrti, ne iskoprca, lako ¢ilo, Ziva i zdrava. Jer, u drugoj izlucenoj istini
Saloma navodi: "vlastitom smréu mozemo svoj Zivot samo potvrditi, ali ga ne
mozemo osporiti jer tek nasa smrt ¢ini nas zivot kona¢no nepromjenljivim" i
jos to u trecoj: "prorok Ivan nije imao pravo kada je govorio da se samo jedan-
put umire. Nitko ne umire za sebe, jer ne moze prezivjeti vlastitu smrt; umire
se samo za druge, a za druge se moze umrijeti vise puta.”

A ko bi to bolje demonstrirao od povijesnog niza donosilaca istine?
UKkljuciv i mesijanske rodonacelnike monoteizama, posebice njih? Jer jos za
zivota naprosto su se rojili tumaci njihovih istinosnih poruka. Nakon smrti
pogotovu. Svejedno skoncali prirodno ili nasilno, jer ni sam sadrzaj poslanja
od pocetka nije niposto neupitan i nepodlozan radikalnoj sumnji. U prvoj
pripovijesti ¢e stoga Kolakowski nesto manje blagonaklono, rezigniranije
reci, spekuliraju¢i o odzvanjajucoj bozijoj usamljenosti i zapjenjenoj praznini
prokreativnosti: "Ne trvdim da je ovako stvoren svijet narocito uspjelo djelo,

7 Leszek Kolakowski, Klju¢ nebeski & Razgovor s davolom, Graficki zavod Hrvatske, Zagreb 1981., str.
83, 85, 86; prevela Slobodanka Posti¢

42



Zenicke sveske

a misljenje da ga je stvorilo apsolutno mudro i svemocno bice, izgleda u sva-
kom slucaju vrlo pretjerano."

Stoga se sablaznjavaju i do zla boga prenemazu, oduvijek, od vlastite pri-
misli, izmigoljile podsvijesti, neugodnog pitanjca "Ima li korova u Allahovoj
basti?" pa ¢e im, shodno tomu, uz malo izlu¢enog voska u usima, promaci i
Nietzsche-ova sugestija o tom svijetu i njegovu tvorcu, a od kojih se Kola-
kowski tako preuljudeno ogradivao. Nietzsche grmi: "Svijet je utoliko sli¢niji
¢ovjeku $to i on ima straznjicu!" A namrlo nasljede je nepotkupljivo: naprosto
nema nijedne zajednice diljem zemaljskog $ara koja bi bila privilegirana da za
tu, oprostimo sebi na izrazu, usranost pobere sve zasluge. Povijesni fakti su
neoborivi: svi kandidati i oni s tim preporuc¢enim statusom su ravnopravni.

Nije li ta filozofska natuknica, spoznajni trop, podjednako uznemirujuci
i upozoravajudi, u sasvim pogre$nu interpretativnu i eksplikacijsku krajnost
odvela down under prvo katolika, pa potom reditelja - Mel Gibsona - u Pasiji
i Apocalipticu. Preduprijedio bi se to dehumanizirajuce seciranje civilizacij-
skih posrtanja, svejedno jesu li one revnosno izrastale na monoteistickom
ili paganskom tlu i nasadima, samo da je znatizeljno bacio oko na Isusa iz
Montreala Denysa Arcanda i Misiju Rolanda Joffé-a. Donekle bi u vidokrugu
katolickog Hrabrog srca pasalo i Posljednje Hristovo iskusenje Martina Scorse-
se-a radenom po $kakljivom romanu Nikosa Kazantzakisa. I ne bi se onda, po
ko zna koji put, izmedu brojnih drugih pristupa, psudoartistickim sjecivom
odrezao svijet na "krajolike svjetla i sjene” (Hauke Brunkhorst), gdje onda
iznova plesu nacerene sablasti i plodno bujaju, posthistorijskim globalizacij-
skim tretmanima poticani, nasilje, isklju¢ivost mrznja, neprijateljstvo, neto-
lerancija...A svjetonazorska usamljenost Ludog Max-a $to jezdi distopijskim
destinacijama prezahvalna je jedino zbog svojih pandemijskih fatalistickih
proporcija i potencijala.

No dok umjetnost jo$ nije obudovijela, eros joj je pucao od vitalnosti, a
njena autenticnost nije bila kompromitirana i dok je, odvazno misionarski,
bez ustezanja i kompromisa, nosila svoj rebelisticki i subverzivni naboj, tada
njena eticka dimenzija nije bila ugroZena a estetska nije bila iznevjerena, tada
je mogla, bez obzira na cijenu, uzdrmati temelje kvarnih poredaka. U doba

8 ibidem, str. 8
43



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

vladavine dogme Extra ecclesiam nulla salus, doba® dok jo$ nije bilo ni na-
znaka da ¢e, nekoliko stoljeca kasnije, Lennon s Beatles-ima Spasitelju, senso
propriu, i nizu kucepazitelja Petrova zavjestanja, preoteti tron svjetske popu-
larnosti i slave, umjetnost je umjela razgnjeviti Voltaire-ovu bestidnicu, jer se
ova krunisala nepogres$ivo$cu i razbojnicki prigrabila apsolutnu mo¢ da tuz,
progoni, sudi, muci i ubija.

Zapravo, tu sablazan i skarednost izveo je veliki barokni majstor Miche-
langelo Merisi il Caravaggio, koji je nec spe, nec metu (bez nade, bez straha),
gospodareci tehnikom chiaroscuro i plesuci "na razmedu svetog i profanog"
(kardinal Ottavio Paravicini), prepoznavajuci biblijske motive i likove u svo-
jim savremenicima s dna drustvenog milieu-a - sitnim lopovima, prosjacima,
klosarima, propalicama, prostitutkama, ¢ak promaknuvsi otmjenu kurtizanu
Fillide Melandroni u Mariju Magdalenu. I to za pontifikata Camilla Borghe-
se-a, odnosno pape Pavla V, rimskog inkvizitora koji se proslavio drakonskim
ili prokrustovskim primjenama bezobzirnih dekreta i kanona tridentskog sa-
bora."” U to slavno doba crkveni oci su pored uoblic¢enja protivreformacijske
histerije izlegli i jo$ zloglasniji Index librorum prohibitorum, izmedu ostalog
i da kod klera suzbiju manir sadrzan u puckoj izreci: "dokon pop kobile kr-
sti". Time su do mile volje mogli, katkad samoinicijativno, ¢e$¢e po nalogu
crkvenih velikodostojanstvenika ili samog pape sumnjiciti, uhoditi i cinkati
bilo koga c¢ija su se djela kosila s vjerskim ucenjima. A to bi znacilo da bi
pocekic¢ani autori mogli platiti glavom svoju slobodu. Onfray je nesmiljen
da prokaze tu navadu: "Tako Crkva udara svuda gde se nazre samo sumnja
na materijalizam. Kad Giordano Bruno umre, kad ga na lomaci spale hrisca-
ni u Campo di Fori,'" on manje strada zbog ateizma - nikada nije poricao

9 A kao da svako vrijeme polaze pravo da u dlaku bude takvo, onako kako je svoje satiri¢ki neumo-
ljivo nakumio Karl Kraus u Baklji (Die Fackel) kao "ozbiljno doba, koje se smijalo pred moguénoc¢u
da moZe postati ozbiljno, i koje iznenadeno svojom tragikom teZi rasipanju, koje odzvanja od jezive
simfonije djela koje proizvodi...u kojem se dogada ono §to se upravo nije moglo ni zamisliti, u ko-
jem se mora dogoditi ono §to se viSe ne moze predstaviti..." Ali i obavezuje, Krausa na rije¢, druge
umjetnike na vlastiti izraz, da tamo "gdje je sve trulo glasno kazemo da zaudara".

10 Nije zaludu u Ateoloskoj raspravi Michel Onfray sarkasti¢an kad pretresajuci povijesne fakte utvr-
duje kako se "monoteizam gnusa inteligencije" i kako toboZze "vazi za religiju Knjige - ali on prije
li¢i na religiju triju knjiga koje se nesto narocito ne podnose" pa je stoga, sasvim logi¢no, slijepo
pokornom sljedbeni$tvu sva tri ogranka, "tesko biti besprijekoran s bra¢om Abrahamovih religija".

11 Quo vadis Giordano? Nakon hap$enja 1593. dovodenja u Rim i sedmogodis$njeg isljedivanja osuden
je na smrt a u cini¢noj inkvizicijskoj presudi je stajalo: "Kazniti, dakle, brata Giordana blago i bez
prolivanja krvi." E tako je Crkva sebi za vje¢nost loma¢ama osvjetlala obraz. I Horkheimer se tako-

44



Zenicke sveske

postojanje Boga - nego zbog materijalizma - jer potvrduje koekstenzivnost
Boga i sveta... Giordano Bruno, dominikanac, s druge strane (!), ne porice
postojanje duha. Ali, na svoju nesre¢u, njegovo postojanje stavlja na fizicki
nivo atoma... Bozanstvo znaci postoji, ali ono se izravnava s materijom, ona
je njegova reSena misterija. Crkva veruje u Inkarnaciju Boga, ali samo Sina,
potomka jedne device i drvodelje. Nikako ne u atome... Ista opaska vazi za
Galilea," simboli¢nog predstavnika mrznje Crkve prema nauci i sukoba iz-
medu Vere i Razuma."

Nesumnjivo, i fakcija i fikcija orbitiraju oko Aéyog-a. Cija putanja nam je
bliza, nevazno je, bududi su hermeneuticka pomracenja neizbjezna, pa kako
god da ih dozivljavali, s krajnjom nelagodom ili pak, s udivljenjem. Takav
pristup povijesnoj maglovitosti Caravaggio-ove sudbine nije se odrekao ni
Michelangelo Placido u filmskom ostvarenju L'ombra di Caravaggio (Cara-
vaggio-ova sjena). Bas kao ni DZevad Karahasan, p. e., na knjizevnom polju,
u Istocnom diwanu iznimno zavidnom mastovitoséu se oslanjajuci i bdijuci
nad uvvjetno receno takoder zamagljenim Zivotima, uvjetno klasificiranih,
islamskih persijskih ezoterika, Abdullaha ibn Mukaffe, Husayn ibn Mansour
al-Hallag-a i Abu Hayyan al-Tawhidija u mra¢nim vremenima teokratskih
rezima. Nije ¢udno §to mu¢nim i gorkim sudbinama autora koji naivno pri-
grlivsi jednu Knjigu nisu spalili sve druge knjige Onfray moze pridruziti
one koji su takoder iskusili i preskupo platili slobodu misljenja: Ali Hassan
Ahmed Abderrazag, Muhammad Ahmad Khalafallah, Taha Hussein, Nasr
Hamid Abu Zayd, Muhammad Igbal, Fazlur Rahman Malik, Mahmoud Mo-

de osvrnuo na tu odurnu crkvenu licemjernu prepredenu naviku u tvrdnji kako spaljivanjem ljudi
ne proljeva nikakvu krv. Eto tako su skoncavali prisiljeni na odgovor: Venio Romam.

12 Autor ironi¢no nastavlja: "Legenda ¢uva pric¢u o heliocentrizmu: papa i njegove pristalice osuduju
autora Dijaloga o dva najveca sistema na svetu.... Optuzba, proces, opozivanje, znamo ve¢ tu pri¢u
koja se zavrsava tako $to Galileo, na izlasku iz sudnice, kaze: Eppur si muove... - dixit Brecht."
Brecht se fantasti¢éno ruga u komadu Leben des Galilei sazimajudi svirepi crkveni cinizam u re-
pliku koju trpa u usta kardilu Berberiniju: "Stra$no je to s njime. On hoce sasvim nevino dokaza-
ti Bogu najgrublje kiksove iz astronomije! Kako, Bog nije dovoljno pomno studirao astronomiju
prije nego $to je sastavio Sveto pismo?" ("Es ist entsetzlich mit ihm. Er will in aller Unschuld Gott
die dicksten Schnitzer in der Astronomie nachweisen! Wie, Gott hat nicht sorgf~altig genug Astro-
nomie studiert, bevor er die Heilige Schrift verfaf3te?") Onfray apropo Galilea jos veli: "U stvari to
se drugacije odigralo... U to doba heliocentrizam je pred sudovima ravan osudi na ku¢ni pritvor
celog Zivota, relativno blagoj kazni; naprotiv, odbrana atomizma vodi ravno na lomacu... U datom
slucaju, radije priznati mali greh heliocentrizma, nego atomski smrtni greh."; Ateoloska rasprava,
fizika metafizike, Rad Beograd 2005., s francuskog jezika prevela Dana Milosevi¢, str.120,121

45



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

hammed Taha... tek neki koje su liznuli ili progutali plamenovi "lomaca za
inteligenciju". Dakle, i medusobno zakavgana islamska bra¢a nimalo ne zao-
staju po perfidnosti i mostruoznosti za svojim historijski zakrvljenim krs¢an-
skim i jevrejskim.

U mrznji spram filozofije, umjetnosti i znanosti "gomilana su stoljeca ste-
tocinstva po i za ¢ovjecanstvo", pogotovo za drustva i pojedince pod mono-
teistickim okriljem ili, kako sazima Onfray: "Plod s drveta saznanja oslobada
dugotrajnu gor¢inu u ustima..." Nadalje francuski mislilac bez oklijevanja
vi$e no zasluzeno krunise monoteizam "antinau¢nim tropizmom", a taj an-
tiracionalizam, antiintelektualizam i antiscijentizam niti dan danas nimalo
ne spladnjava, njime upravlja ista ostras¢enost, s tim, §to je u meduvremenu,
kako je narastala njegova antiznanstvena apsurdnost, revnosno gonjena i do-
tjerana do lakrdijaskog stadija, suvereno je u suvremenost ukoracila potpuno
argumentacijski impotentna po same stroge i ¢iste znanstvene spoznaje. Ali,
zato tako resentimanski i frustrirajuce religija, na Zalost, nista nije izgubila u
ideoloskom smislu naopakim i besramnim inspirativnim konzekvencama po
drustvo i pojedince usadujuci im kriminogene i anticivilizacijske motive dje-
lovanja uperene protiv svega prepoznatog kao hereti¢no i blasfemi¢no. Upra-
vo onako su se razvijale i protjecale stvari kako je u predavanju "O gledanju
na svijet" primijetio Freud: "Od triju sila koje mogu osporiti temelj i polozaj
znanosti jedino je religija ozbiljan neprijatelj. Umjetnost je gotovo uvijek be-
zazlena i dobro¢udna. Ona i ne zeli drugo do da bude iluzija." Nesto manje
blag je prema filozofiji kad s hajneovskim podsmijehom veli kako ona nastoji
da "zacepljuje praznine u zdanju svijeta". No i ona ostaje u ravni "izbornih
srodnosti” benignog Weltanschaunga. I jos$ valja razluciti da je sva stoljeci-
ma nemilice rasipana i pro¢erdana opakost religije spram nauke sad skroz
okrenuta na slobodoljubiva misljenja bezazlenosti koje prozimaju umjetnost
i filozofiju.

Pokusajmo to docarati! Nije tesko zamisliti nesto kao islamsku seizmo-
logiju buducdi je sve pod kapom nebeskom bozije davanje. Uostalom to nije
nista blesavije od p.e., islamskog feminizma. Pa kako na trusnim podrucjima,
"podatnim" potresima, redovno zaticemo samoproglasene provodnike bozje
srdzbe, ne treba ni ¢uditi da te razorne ucinke ljutitosti usljed iznevjeravanja
bozijih zabrana i pre/poruka, mjere dvije skale, Siitska i sunitska, dakako, da

46



Zenicke sveske

se ne ogrijesimo, sa svim ukalkuliranim specifi¢nim prijelaznim varijacijama.
A kad je tome tako samo slutiti se moze, s veoma slabim izgledima predvida-
nja, kakva su onda tek politicka, eticka, kulturna i socijalna podrhtavanja, a
sve to "religijama daje njihovu dvojaku ulogu u drustvima: one mogu sluziti
tome da legitimiraju tlacenje i da ga udvostruce; no one takode time $to do-
prinose tome da se savlada strah mogu individue osloboditi za ve¢i otpor i za
kreativnsot". (P. Sloterdijk, Kritika cini¢nog uma, "Kardinalni cinizmi, V Re-
ligiozni cinizam") Doduse, ovo oboje potonje oduvijek je preskupo plac¢ano.

Bez brige, niti najstarija braca prva zaruc¢ena s bogom ne zaostaju za mla-
dom u mahnitom obrusavanju na slobodoumne duhove, markirane heretike.
Onfray je neumoljivo decidan: "Spinoza, i on panteista - i s jednom inteli-
gencijom kojoj nema ravne - biva, isto tako, osuden zbog ateizma, $to znaci:
zbog ogresenja o jevrejsku ortodoksiju. Godine 1656., 27 jula, parnasim, koji
zaseda u mahamadu - jevrejske vlasti u Amsterdamu - ¢itaju na hebrejskom
jeziku, pred kovcegom sinagoge, na kanalu Hautgrahtu strahovito Zestok
tekst: zameraju mu se uzasne jeresi: ¢udovi$na dela, opasno misljenje, rdavo
ponasanje, na osnovu ¢ega je izrecen i nikad ponisten - herem. Zajednica iz-
govara krajnje surove reci: iskljucen, proteran, gnusan, proklet danju i nocu,
kad ulazi u svoju kucu i kad iz nje izlazi...Bozji ljudi pozivaju se na gnev
svoje fikcije i na njegovo razjareno prokletstvo bez granica u vremenu i pro-
storu. Da bi poklon bio kompletan, parnasim hoce da Spinozino ime zbrise s
lica Zemlje, i to zauvek.""” Onfray sarkasti¢no smecira u teren jalove rigidne
vjerske klaunerije: u to vrijeme Spinoza, s pravom nazvan "mesijom slobode",
ima samo 23 godine pa ekskomunikacijska zabrana dodira s anatemiziranim
tilozofom, ne blize od cetiri lakta, da mu se ¢ine bilo kakve usluge, ne boravi
s njim pod istim krovom i, naravno klju¢no, zabrana da se ¢itaju njegovi spisi
mada tada jo$ nista nije objavio potpuno promasuje na svoj cirkuzanerski
nacin. Spinozina Etika bit ¢e dvadeset i jednu godinu kasnije 1677. i ¢itat
¢e se, kako slavi Onfray i mi skupa s njim, na cijeloj planeti. I jo§ dodaje
i pronicljivo podsje¢a Onfray, Spinoza nije negirao nigdje postojanje Boga,
ali svete tekstove je smjestio u historijski kontekst, nije ih smatrao ¢inom
otkrovenja niti je slijepo robovao pojmu izabranog naroda, niti je njegovao
judeo-krs¢anski mazohizam prema sebi, svijetu i tijelu, zagovarao je hedoni-

13 Michel Onfray, Ateoloska rasprava, fizika metafizike, Rad Beograd 2005., s francuskog jezika preve-
la Dana Milosevié, str.52, 53

47



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

sticki moral s onu stranu dobra i zla i kao Jevrej to, izmedu ostalog, utvrduje
u Teolosko-politickoj raspravi.'*

Sve u svemu, i letimi¢an, nasumican prelet za tragom Benjaminove inter-
pretacije Klee-ovog Angelusa Novusa, zakriljenog lica, okrenutog budu¢no-
sti, pod kojim se nagomilavaju povijesne tragedije "ociju razrogacenih, usta
kao razjapljenih necujnim krikom, rasirenih krila": "Ono $to mi vidimo kao
lanac dogadaja, on vidi kao jednu jedinu katastrofu $to neprekidno gomi-
la rusevine na rusevine i baca mu ih pred noge. rado bi se zaustavio, budio
mrtve i sastavljao ono $to je razbijeno. Ali iz raja duva tako silovita oluja da
mu je razapela krila i viSe ne moze da ih sklopi. ta oluja ga nezadrzivo goni u
buducnost, kojoj okrece leda dok gomila rusevina pred njim raste do neba.
Ono $to nazivamo napretkom jeste ta oluja."" I odista, svaka sumnja je izlapi-
la, "tako mora izgledati andeo istorije". Uostalom monoteisticki prinosi tom
bjesomu¢nom gonjenju nikad nisu izostali.

Naprotiv, vjera se nikad nije prikradala politickom teatru, uglavnom reak-
cionarnom, niti se u njega kriomice provlacila, izgovorena toboznjim vlasto-
drzackim instrumentaliziranjem. U njega bi se oduvijek, kao i dan danas $to
¢ini, bahato usetala. Defilira povijesnom pistom sijaset despota, daltonisticki
povlas¢eno nadarenih, da do u detalj ne razlikuju sveto i profano - kalifa, kra-
ljeva, knezova, papa, sultana, kardinala, ajatolaha, rabina, sve do osavreme-
njenih silnika... a uz njih stupaju mase, rulje, vojske, horde, gomile, mnostva
zabludjelih, silom regrutiranih, interesno vrbovanih, ucijenjenih, zavedenih,
ponizenih i uvrijedenih, koji se ili histeri¢no vesele i odazivaju ponudenim
iskupljenjima, obracenjima i obe¢anjima u fanatike - krizare, dzihadiste i ci-
onisticke ekstremiste ili im se naprosto, bespomo¢no kao prokleti predaju.

14 Nije badava u to mra¢no doba Spinoza uskladujudi trezvenost i slobodu misli ali odbijajuci da
glavom plati svoja uvjerenja nosio prsten s ugraviranim natpisom Caute (Oprez), kao $to se nije
libio da lin¢, ubistvo i surovo kasapljenje brace De Witt, Johannesa i Corneliusa, liberalnih tvoraca
holandskog "zlatnog doba", koje je pocinila 1672. u Hagu rulja u divljackom transu nedaleko od
njegova boravista, ogréeno prokomentira Ultimi barbarorum (NajniZi od barbara). Ian Buruma,
pisac i Spinozin biograf (Spinoza: Freedom's Messiah) s punim i ¢vrstim pokri¢em ¢e istaci kako "ni-
jedna druga li¢nost njegovog doba nije bila ni blizu da bude toliko kudena, osudivana i odbacivana
u teskim tekstovima iscrpne duZine, u jednom tako dugom vremenskom periodu, na latinskom,
holandskom, francuskom, engleskom, njemackom, $panjolskom, portugalskom, hebrejskom i dru-
gim jezicima."

15  Walter Benjamin, Eseji, "Istorijsko-filozofske teze IX" Nolit, Beograd 1974., s njemackog preveo
Milan Tabakovié, str. 83

48



Zenicke sveske

Kako bastine istorijsko nasljede tako anticipiraju budu¢nost. Oni najpro-
stodusniji medu njima, blagoslovljeni time $to su opustoseni duhom, isto u
dlaku, kao i njihovi spin-doktori, tvorci i vlasnici, zamisljaju da ce, zavaljeni
u udobne naslonjace, sjediti Bogu cas lijevo, ¢as opet s desne strane, i Boga,
glavom i bradom kao Grahama Nortona, koji bezbrizno slusa njihove ispo-
vjedne price, s obe ruke na rucici poluge, pa ovisno namrste li Ga ili pak,
nasmiju te pustolovne anegdote i skaskice, jedne strmoglavliti ravno u Raj,
druge iskipovati u Pakao. Za sklup¢ane u bespomoc¢nost i rezigniranost po
strani u bilo kom kutku svijeta ostaje utjesna mantra Nikosa Kazantzakisa au-
tora Posljednjeg Kristovog iskusenja: Pravo znacenje prosvjetiteljstva je pogled
bistrog oka u svu tu tamu, dok jezde kroz gustu maglu gorcine izbrazdanu
glasom Michael Stipe-a i himni¢no mumlaju:

Consider this

Consider this the hint of the century

Consider this the slip

That brought me to my knees, failed

What if all these fantasies come

Flailing around

Now I've said too much

I thought that I heard you laughing

I thought that I heard you sing

I think I thought I saw you try

But that was just a dream

That was just a dream
...nevoljko povladujuci Richardu Dawkins-u za njegov putokazni, britki i
jezgroviti sud da se ne daju niposto ni¢im i ni pod kojim okolnostima na-
samariti: Zastrasujuéa Pavlova ideja, skupa s osnivacima ranoga krséanstva,
kako smo svi rodeni u grijehu i kako je Isus morao umrijeti da nas spasi. Pret-
postavljam da takve stvari hrane tvoj ateizam, iako to za mene nije relevantno.
Odnosno, ja govorim o tome, ali to sta ga kod mene pokrece znanstveno je pita-
nje. Postoji li tvorac univerzuma? Jer ako postoji, onda se sa znanstvene tacke
gledista radi o potpuno drukcijem univerzumu od onog kad ne postoji. Po meni,
to je to veliko pitanje.'s

16  https://www.reasonablefaith.org/media/reasonable-faith-podcast/dawkins-religion-is-still-evil-
part-one; pristupljeno 10.11. 2024.

49



