CRNI KONTINENT PROTIV STRATEGIJA
KULTURNIH PRE/UPISIVANJA®

Merima Omeragic

"Crni kontinent” nije ni crn niti neistraziv: On jos uvek nije istraZen
samo zato $to su nas drZali u uverenju da je bio preterano crn kako bi
mogao da bude istraZen. I zato sto Zele da nas ubede da bi trebalo da nas
interesuje beli kontinent, s njegovim spomenicima Nedostatku. I pover-
ovali smo u to. Drze nas izmedu dva strasna mita: izmedu Meduze i
provalije. Imala bi od ¢ega da pukne od smeha dobra polovina sveta,
kada bi se tako nastavilo. Jer budi se falogocentrizam ponovo, i borbeno
obnavlja stare Seme, usidrene u dogmi kastracije. Nista nisu izmenili:
teoretisali su njihovu Zelju i preveli je u stvarnost: Neka drhte, svestenici,
pokazacemo im nasu polnost!

Héleéne Cixous, Smeh meduze.

Kulturni koncept Zene:
razaranje predodzbi u romanu Crnac Tatjane Gromaca

( :rni kontinet nije mrac¢an niti neprobojan. To je samo kulturni kon-
cept' koji podrazumijeva mjesto zvani¢nog diskursa koji tu kani po-

Tekst je prvobitno objavljen u e-listu: LAMED: list za radoznale, god. 11, br. 12 (2018.), 10-19.
Diskursi kojima upravlja i kojim se re/producira kultura su prepoznatljiv i imanentan drustve-
no-politicki konstrukt patrijarhata. U atmosferi sveopste prihvacenosti normiranih ponasanja i
shodnih diskriminatornih praksi, bolnih upisivanja medu dominantnima i subordiniranima, istice
se Mo¢ koja omogucava kulturi da upravlja svim drustvenim segmentima. Strukturama mo¢i bio-
loske razlike medu spolovima se reproduciraju i dupliciraju kao pozeljne i legitimne.



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

saditi kastraciju. Prirodno, tjelesno, crno, drugacije kojim se Zena identifikuje
od strane muskocentri¢ne epistemologije, treba da postane klju¢no mjesto
otpora. Kako? Crni kontinent Zene trebaju istraziti. Putem subjekcije, putem
kojim se ide od promjene gledista na sebe kao objekta, negiranjem i podriva-
njem identifikacije s muskim diskursom.

Cilj nam je da slomimo normirani diskurs i posubjektivimo zensko pi-
sanje/govor. Da slomimo postojeci svijet nepravdi. U crnom kontinetu koji
je simbol "materije za utiskivanje", "mjesto snova i fantazmi", "predstavnik
negativnosti” (Luce Irigaray) i topos Zenskoga treba pronaci izvor vlastitog
jezika. Kad mu damo snagu da poleti $to bi rekla Hélene Cixous, ne samo
da ¢emo se pobuniti protiv vlasnistva Oca nad rije¢ima, ve¢ e takav jezik
znaciti borbu protiv predodzbe Zena kao iracionalnih i inferiornih objekata.
Ujedno, jezik postaje dio diskursa koji ima funkciju odupiranja povijesnom
i kulturnom poretku. Artikulacijom Zenske kulture dekonstruiSe se falusna
kultura? upravo putem njenih simbola (crnog kontinenta) ¢ime se ostvaru-
je demaskiranje moci reprezentacije u ¢emu svakako prednjaci knjizevnost.
Prednost ovakve upotebe jezika i stvaranje posebnog prostora kulturnog dje-
lovanja pokazala je i Tatjana Gromaca.

U znacenje pojma Crnac (2004.) kako se zove proza pomenute autorke’
ucitavaju se uglavnom mnoga znacenja, od onog autobiografskog (selo u
kojem je odrasla autorka istog je imena), preko simbolizma boje kojoj se
najcesce pripisuju negativna zacenja: smrt, zaljenje, strah, kajanje, praznina,
samoca, nepoznanica (poput crnog kontinenta). Takoder, u naziv knjige je
upisano i negativno polarizirano rasisticko obiljezavanje koje pojedin/ku/ca
treba da dovede do unistavanja, istrebljenja. To je o/znak/a utisnuta u kozu
koja je sinonim za subordiniranost, nenormiranost i isklju¢ivost. Poigrava-
njem, uzurpiranjem diskursa, maestralnom jezickom upotrebom Tatjana
Gromaca citateljkama daje vrlo jasan signal za ¢itanje. U drustvenom kon-

2 Cinjenici da je kultura obojena, kako klasno, rasno, tako i spolno, pogotovo kad je u pitanju potonja
odrednica, u prilog idu dihotomna odredenja suprotstavljene muske kulture i zenske prirode kako
bi se radikalizacijom istih obezbjedilo ocuvanje muskocentri¢nog, bjelackog i kapitalistickog
poretka. Simbol te kulture je falus, stoga je veoma vazan pojam falusne kulture (u ¢ijem epicentru
se nalazi falus).

3 Djetinjstvo i mladost autorke je obiljezio protekli rat i raspad Jugoslavije, na veoma specifi¢an na-
¢in, §to ¢e pokazati i interpretacija samoga romana.



Zenicke sveske

tekstu i konstituisanju ovog romana vrlo vazno mjesto zauzima i pozitivni
signifikant na koji apelira naslov i koga uopste ne treba iskljuciti. Autorka
uporiSte pronalazi u imanentnim pozitivnim karakteristikama crne boje:
mo¢, ozbiljnost, misterija, snaga i uspjeh. Za snagu pisanja.

Takoder, u drugoj dimenziji tumacenja neophodno se sloziti sa uzima-
njem za uzor borbe crnaca za oslobodenje od subordiniranog polozaja u civi-
lizaciji. ViSestruko kodiran naslov proze sintetizira jednake teznje: pomisao
na autobiografski narativ, pronalazak snage, mo¢i i autoriteta za stvaranje
vlastitog Zenskog subverzivnog diskursa i kulture, te Zene koje poput crnaca
izlaze iz povijesne cenzure demarkiranjem ziga utisnutog na Zensku drustve-
nu ulogu.* Svakako ne treba zaboraviti niti pro$iriti asocijativno ¢itanje crnog
zenskog izraza. Nove politike identiteta, bas kao $to je to slucaj sa knjizev-
nom tradicijom crnih spisateljica, omogucavaju marginaliziranim skupina-
ma stvaranje novog diskursa koji ¢e osnaziti njihovo djelovanje u prostorima
kulture.

Crnac je i glavna junakinja romana koja u sje¢anjima na djetinjstvo pro-
nalazi zacetke svoga neposluha i bunta koji je vodi ka formiranju crnackog
identiteta, hibrida dviju razli¢itih etnickih kultura, drugacijeg u odnosu na
onog koji propagira drustvo i njegova ratna, nacionalna kutura devedesetih
godina 20. vijeka pa i poslije. Njena ispovijest je prozeta otporom zakonu
uvijek dominantnog patrijarhata i nadolaze¢im ideologijama fasizma i mrac-
njastva. Crnac je i majka glavne junakinje, pripadnica manjinske nacionalne
skupine koja ratom postaje neprijateljska. Diskriminatorni sistem vrijednosti
po zavr$etku rata drzi u poziciji ilegale djecu druge nacije, u novonastaloj
kulturi kroz sistem $kolstva djeca su stigmatizovana kao crnci.

U pluralizmu teksta Crnac autorka predstavlja sumornu i depresivnu sva-
kodnevnicu nesretnih ljudi uronjenih u malogradanstinu. Tatjana Gromaca
vjesto zasijeca agresivnu kulturu koja ratom unistava sve razlike pozivajuci se
na cistocu i predisponiranost jedne grupe nad onom ozna¢enom Drugo$cu.

4 Nazalost, ovo je dvostran proces. U rekaciji na izlazak iz datog poloZaja u koji je Zena zatocena,
odgovor je uvijek istovijetan iako usloznjen, diskurz Zene neprekidno gura u ralje (povijesne) Dru-
gosti.

119



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

Od inferiornosti do postajanja djevojc¢icom

Unutar institucije porodice koja je paradigma patrijarhata odvija se sis-
tematska stratifikacija rodnih i spolnih razlika putem dodijeljenih uloga. U
nasoj kulturi dodijeljene aktivnosti su spolno kodirane kao muske i Zenske
te funkcioniraju "u preovladavaju¢im sustavima odnosa rodno uvjetovane
mo¢i" (Bordo, 1999: 135). Nasuprot idealiziranoj slici porodi¢nog Zivota koja
je prisutna kod autora po kojima se porodi¢na hijerarhija i politicki diskurz
nadovezuju, porodica fungira kao "depolitizirani idili¢ni teren" (Higonnet,
1994: 93). U o¢ima muskaraca autorke svojim postojanjem, pisanjima, tek-
stovima ¢ine uvredu na ra¢un porodice. Zapravo radi se o savrsenom postup-
ku deprivatizacije sfere prodice u koju je Zena a priori gurnuta, proisteklom
iz Zenskog gledista i pisanja po kojemu slika doma nije niti idealna ni dobro-
¢udna.

Simbolicke vrijednosti koje se pripisuju zenskoj ulozi u okrilju porodice
povezane su sa zenskom moci reprodukcije. Dom postaje "popriste odnosa
moc¢i" (Morley, 2005: 140-167). Uprkos zenskoj povezanosti s domom, rodne
uloge unutar porodice kreirane su tako da je vise nego "ocita sveprisutnost
zenske inferiornosti" (Fraser & Nicholson, 1999: 30). Bas kao i njena majka,
djevojcica internalizuje uloge i ispostavlja se kao (samo) inferiorni covjecu-
ljak.> Dom postaje mjesto naj¢vrs¢ih spoznaja o svijetu, imenovanja pojmo-
va, te proizvodnje emocija. Hijerarhiju spolova djevojc¢ica spoznaje u okvi-
ru porodice. Preko hijerarhije transponirane u simbolici djecje igre i kroz
stereotipne price koje prate njeno odrastanje. Kulturne predodzbe o razlici
djevojcica ukazuju na njihovo mjesto podredenosti u svijetu.

5 Preuzeto od Luce Irigaray koja je ovako naslovila poglavlje svoje znamenite studije Speculum of
the Other Woman u kojem dekonstruira i otro napada frojdisticko glediste po kojem djevojcica
nije jednaka djecaku zbog svoje inferironosti koja je bioloski odredena paradigmom morfoloskih
razlika medu spolovima. Bioloska predodredenost i podredenost Zene jeste rezultat kulturne re-
produkgije razlika medu spolovima, objasnjenja Zenske determiniranosti u drustvu oznacene pu-
tem kastracije, zaostalosti njenih spolnih organa, zavisti na penisu, razrjeSenja kompleksa ¢ime se
utvrduju hijerarhijske vrijednosti. Zenino mjesto p/odredenosti unaprijed producira njenu ulogu u
poretku dok je cijeli proces odrastanja i torture podreden Cinjenici da ona mora "postati normalna
zena" (Irigaray, 1985: 26), naravno da se pod ovom sintagmom krije razaraju¢a mo¢ muske prevla-
sti koja maskirana normalnosc¢u pojave i vrijednosti krijumcari unaprijed definirane razlike medu
rodovima.

120



Zenicke sveske

Glavna junakina romana Crnac zarad Zelje da se docepa Zeljenog pred-
meta, potvrduje spolne odnose koji performativno$cu igre s braticem postaju
sastavni dio predodzbi o rodnim odnosima. Ti odnosi su postulirani u pa-
trijarhatu, ali su i dio mehanizama putem koji se upisuju konvencije spola
i roda. Imitacijom uloga odraslih determinisanih patero-odnosima djecak
potvrduje da "nema drugu Zelju nego da bude muskarac" (Irigaray, 1985: 26)
koji aktivno istrazuje Zensku spolnost dok je ona u stanju pasivnosti: Glavu
je savio ispod, kao mehanicar koji se naviruje ispod pokvarenog automobila.
Naginjao ju je lijevo — desno, Sireci i podizuci dva komadica bijelog mesa medu
mojim nogama. Prsti su mu bili kao pincete, a ono u gacicama bilo je kao neo-
bican leptir kojeg je prvi puta ulovio. (Gromaca, 2004: 28)

Regulatorne norme performativnim djelovanjem "materijaliziraju pol
tela, polnu razliku u sluzbi u¢vrséivanja heteroseksualnog imeprativa” (Butler,
2001: 14). Igra u kojoj djevojcica treba da bude pasivna moze da bude mjesto
njenog aktivnog opiranja dominantnim strujama u njenom odgoju i socija-
lizaciji. Radoznalost djevojcica o svijetu odraslih manifestuje se kroz zatvo-
renost njihovog svijeta od djecackog u kome "djevojcice jedna drugoj saop-
$tavaju podatke koje su uspele da prikupe" (Beauvoir, 1982: 44) posredstvom
igre koja moze postati spona sa svijetom odraslih: Prijateljica me pozvala da
se igramo ispod prikolice ... Skinula mi je gacice i stavila jezik u usta. Imala je
malen, vrué jezik. Zatvorila je oci. Sladunjavi zadah iz njenih usta presao je na
moje tijelo. Stenjala je i zabacivala glavu lijevo - desno i unazad kao glumica u
filmu. (Gromaca, 2004: 27)

Zarkocrvena boja laka, napola izguljenog na noktima djevojcice,
koju opservira pripovjedacica vjerovatno je svjedoCanstvo zelje (njene ili
neke odrasle Zene, a najcesce je to majka) da ide putem socijalizacije ka
pripadnosti krugu odraslih zena. To je nadripatrijahralni svijet u kome je
Sminka sinonim za zenstvenost, dok s druge strane, taj oguljeni lak u svijetu
odraslih ¢e apelirati da je rijec¢ o takozvanoj Zeni sumnjivog morala.

Tatjana Gromaca u svom tekstu otkriva i mehanizme simbolizacije koji
treba da se utisnu u znacenje roda kao drustvenog odnosa. Najprije, to su
simboli mita i religije kao sredstva propagande pri pro/kreaciji Zene i femi-
ninoga. Isus kao motorist i Djevica kao biciklistkinja su zamisao djevojcice
koju lik babe kao autoriteta i prenositeljke vjere kaznjava. Kaznjavanje ima

121



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

funkciju da organizira identitet po rodu, saobrazno "pravilima kulture koja
ga pripitomljava" (Rubin, 1983: 127) ve¢ od najranije dobi. Okvir koji dje-
vojc¢ica ne smije preci je svetost predaje koja je smjesta u p/odredenu pozici-
ju. Jer djevojcica zivi "medu bogovima muskog obli¢ja" (Beauvoir, 1982: 47).
Patrijarhat je taj koji na svojoj strani ima boga, kao $to to sjajno primjecuje
Kate Millet. Djevica Marija predstavlja prototip savrSene majke i Zeljene Zene
u svom savr$enom bajkovitom i nedostiznom totalitetu, a zapravo njena sli-
ka "nevine djevojke kao pohraniteljice oceve moci" (Kristeva, 1983: 67-84)
treba da otjelovi matricu heteroseksualizma i savrSenog ljubavnog odnosa.
Baba odvodi djevojc¢icu na proscenje, misu koja slavi Mariju, gdje djevojcica
zabunom osramoti baku: Nisam smjela uzeti novac iz vrece na stapu, nego ga
staviti u nju. Stoga mi je, prije nego sto smo krenule od kuce, u praznu kutiju
od $ibica stavila malo Zeljeznog novca. Kutija se putem stisnula i spljostila u
dzepu, a novac sam dala gospodi koja je pored crkve prodavala Sarene lancice
od medenjaka nanizanih na tanku $pagu. (Gromaca, 2004: 34)

Religijski diksurs jos od doba djetinjstva sluzi kao idealno sredstvo da
se u svaku osobu ukodira njen odgovarajuci polozaj kao i nacin odrzavanja
drustvene uloge u njenim relacijama. Odlazak malene junakinje Djedu Mra-
zu koji daje poklone po principu kaznjavanje-nagradivanje za pocinjena ne/
djela je jo$ jedna u nizu prica o uslovljavanju. To se podvlaci pod podstica-
nje djece na dobro ponasanje, a zapravo ih se sustinski sputava te prisiljava
na vjezbanje dvoli¢nosti: Djed Mraz me pitao da li sam bila dobra. U ruci je
drzao poklon zapakiran u veliki proziran najlon kroz kojeg su se nazirale lopta-
ste narance i zagonetna tkanina s privlacnim cvjetnim utorkom. Kimnula sam
glavom kao da govorim "Da!", a obrazi su mi se zarumenjeli, jer sam se sjetila
kukuruza, macica, kolaca od blata i pacica koji je leZao u svom malom grobu.
(Gromaca, 2004: 23)

Naivne pogreske poput odlaska od kuce s maci¢em, skrivanje u kukuru-
zima, davanje kolaca od pijeska djec¢acima, pretjerana ljubav prema pacicu
koja ga je odvela u smrt, dio su prirode djevojcice koja je nestasna, koja otkri-
va i spoznaje svijet. Drustveni aparat je u funkciji pripitomljavanja Zenskog
roda kao sirovine od koje se treba dobiti drustveno koristan proizvod. S dru-
ge strane, na nestasluke djevojcice treba gledati kao na propuste, takozvane
mogucnosti rematerijalizacije. Proces se moze desiti samo otvarenjem pod-

122



Zenicke sveske

rucja u "kojem se sila regulatornog zakona moze okrenuti protiv sebe same i
proizvesti mnostvo reartikulacija koje dovode u pitanje hegemonisticku mo¢
samog zakona" (Butler, 2001: 14). Nerijetko nestasluci zavrsavaju kaznom od
strane autoriteta, koji u ime kulture u djevojcicu projiciraju negativnu sliku
nje same koja je zasnovana na predrasudama i stereotipima. Kao $to bi to
rekla Clarissa Pinkola Estés u mnogim kulturama se ocekuje da ce djevojcica
postati odredeni tip osobe, da ¢e se ponasati u skladu s drustvenim propisima
i da e usvojiti sistem vrijednosti njezine porodice ili bar da nece podizati
prasinu.

U sistemskom kaznjavanju je artikulisano mjesto kulturne Traume odra-
stanja. U porodi¢nom domu se potvrduje unaprijed zadata inferiornost Zene
u njenom polju djelovanja, privatnoj sferi doma koje joj dodjeljuje kultura. To
izravno utice na prirodu njenih odnosa kako unutar porodice, tako i na nacin
da je integrira mehanizmima kulture koji je i dalje reproduciraju u neljudske
entitete kakvi su domacica i majka. Majka glavne junakinje udajom prelazi
iz komfora gradskog zivota u malo selo gdje zapocinje drugi Zivot ni nalik
onom prethodnom koji je toliko sli¢an djetinjem. Zivota iz kojeg je otrgnuta.
Zena koja postaje simbol za mjacinstvo i dom u kontekstu kreiranja rodnog
identiteta suocena je s ograni¢enjem njenih moci na privatnu sferu $to se
postize drustvenom opresijom. Univerzalna ¢injenica "kulturom dodjeljenog
drugorazrednog statusa Zena" (Ortner, 1983: 154) u porodi¢nom zivotu je
ovaplocena kroz njenu podredenost muzu. Dokaz za to je praznjene sadrzaja
njenog zivota, kako bi se u toj bracnoj simbiozi naselili novi pojmovi i simboli
zene-domacice koja zudnju za prethodnim Zivotom potiskuje strahom pred
muzem: Kada se udala za oca, majka je sa sobom donijela odjecu, album sa
slikama i biljeznicu s crvenim platnenim koricama. ... Kasnije je majka u bi-
lieznicu s crvenim koricama pisala dnevnik. Pisala je o ocu koji se porezao na
komadic¢ stakla na bazenu, zapisala je kada su bili na bracnom putovanju. Za-
pisala je i ocjene iz skole koju je zavrsila. Kada se umorila od pisanja dnevnika,
pocela je pisati recepte za kolace. (Gromaca, 2004: 63)

Majka je imala punu kutiju ogrlica. Rijetko ih je nosila, one su leZale savi-
nute u mala kuglicasta gnijezda kao dokaz da je nekada prije, dok je jos bila
mlada djevojka, Zivjela drugacijim Zivotom. ... Sada ponekad, dopustala je da
ih stavim oko vrata, ali kada bi doslo vrijeme da se otac vrati s posla morala

123



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

sam ih brzo skidati i tréeéi nositi nazad u sobu, kako bi ponovo lezale savinute
pod poklopcem kutije. (Gromaca, 2004: 11)

Muska dominacija ne zavr$ava samo u javnoj sferi. Muskarac je prisutan
u obje sfere kao vladar, iako je u privatnoj sferi njegova uloga cesto samo
simbolicka.® Sliku oca u djetinjstvu glavne junakinje obiljezava odsustvo zbog
rada u tvornici Zice i jedan vid nespretnosti, te svijesti o0 o¢evom brzom odra-
stanju i teSkom zivotu. Medutim, nije isklju¢ivo otac odsutan iz porodice.
Tatjana Gromaca lik majke reprezentuje kroz svijest o egzistencijalnom ¢ime
se udvostruc¢ava njena uloga. Pored brige za domacinstvo, ona radi i u kan-
celariji u gradu: Kad je dolazila kuci, majka je bila ljuta. Izlazila bi pred kucu
i istresala plahte koje je poslije zatezala na krevetima. Zatim je podgrijavala
rucak, kojeg je vecer prije skuhala. Narezala bi kruh i pokupila sve mrvice sa
stola. Stavljala lonac na stol. Iz lonca se pusila podgrijana hrana. Uzimala je
veliku Zlicu i s njom stavljala hranu u tanjur. Zatim bi sjedala za stol i jela.
(Gromaca, 2004: 26)

Djevojcica koja svjedoci urusavanju ideala savrsenih porodi¢nih odnosa’
detektira Ceste svade medu roditeljima koje su zavr§avale maj¢inim bijegom
od kuce roditeljima u grad ili rodakama na kraju sela. U slobodnom Zenskom
prostoru s rodakama majka je mogla ostvariti intiman razgovor o domacin-
stvu, a sve izvan dometa muskog djelovanja: Sjedile su kraj peci i pricale o
bolesti, nesreci i smrti. Glasovi su im bili toliko jednoli¢ni i dosadni, da ono o
cemu su govorile nije bilo jako bitno. Puno bitniji je bio ton kojim su iz njihovih
suhih zakrivljenih usnica izlazili ti glasovi. (Gromaca, 2004: 16)

Autorka precizno iz djetinje perspektive ispisuje drustvenu determinaciju
polozaja rodova. Nasuprot hladnim i sivim slikama muske svakodnevnice u
kojoj ¢ovjek umire od alkohola jer je mnogo pio da bi mogao da se smije i
radnicima koji su krali Zicu ne jer nisu imali, ve¢ §to su htjeli da se bolje osje-
¢aju - stoji duboko potresan primjer zivota djevojc¢icine majke. Tim postup-
kom autorka uopstava polozaj zena u drustvu i zajednici: Autobus je ostavljao
Zene na ulazu u selo i one su sporo, u grupicama hodale prema kucama, vu-

6 U nasim kulturama otac zbog razli¢itih razloga "nije mogao ili nije Zelio biti prisutan” (Pinkola
Estés, 2007: 202).
7 Iz razloga $to se u patrijarhatu ne ra¢una na pobunu Zene, kao i njen tezak Zivot na selu u drvenoj

kudi, i usloZnjenost situacije radom u gradu.

124



Zenicke sveske

kuci za sobom svoje torbe. Izgledale su kao robijasi nakon dugo godina pusteni
na slobodu. Lica su im bila bezizrazajna. Na njima se nije moglo vidjeti ni
komadica radosti zbog toga $to se napokon vracaju kucama, svojim muZevima
i djeci. (Gromaca 2004, 26)

Pored slucaja susjede koja je poslije svade sa suprugom pronasla utociste
u porodici male djevojcice indikativan je i na¢in na koji autorka s emapatijom
piSe o Zenama iz sela ili o babi koja ne moze da se navikne na kucu od cigle,
pa bjezi od onih koji je ne vole. Baka bi nakon pokusaja bijega revidirala i
¢utke se vracala ku¢i. Djevojcicina nana (druga baka, upotreba termina aso-
cira na kulturolosku razliku) u gradu nije imala razlicit Zivot od Zena sa sela.
Podredenost porodici i muskarcu o kojem je ekonomski ovisna, jer joj je bilo
uskraceno pravo na obrazovanje - slika je Zene u kulturi s druge strane gra-
nice: Nana nije znala pisati. U planini u kojoj se rodila, nije bilo skole ni daka.
Kada se udala, pisanje joj vise nije trebalo. Naucila je Citati slova na vreéicama
s brasnom ili Se¢erom u prodavaonicama. Tako se nije mogla zbuniti kad je isla
u kupovinu. Nikada nije isla na posao, zaradivati novac. Novac za kupovinu je
dobijala od dede. Stajao je u ladici ispod kuhinjskih krpa. (Gromaca, 2004: 60)

Kulture s obje strane kaznjavanjem razli¢itosti oblikuju identitete Trau-
mom. Esencijalizacija Zena i zenskoga, ta bolna strategija kulture u svrhu je
reprodukcije slike Zene koja je kreirana od strane muskarca. Konstruistanje
roda sluzi se sredstvima isklju¢ivanja. Subordiniranim ulogama Zena se stav-
lja u nezahvalan polozaj iz kojeg se moze jedino iza¢i borbom protiv autori-
teta i demistifikacijom svog polozaja poslusnog odjeka.

Zena na povijesnom horizontu rata

Za glavnu junakinju ove proze simbolicki prelaz iz perioda djetinjstva u
doba mladosti obiljezio je rat. Ostri rez u tekstu Gromaca opravdava ispisom
povijesti pojedin/ke/ca c¢iji zivot, iako na tzv. "pozadini rata" (Yuval-Davis,
2004: 139) obiljezava traumatsko iskustvo susreta s ratom i njegovo pogubno
djelovanje na "¢ovjekov svakodnevni zivot." S druge strane, fragmenti teksta
koji su pluralnost zasebno ispripovijedanih dozivljaja trpe ovaj prelaz. Proza
Tatjane Gromace nema moralizatorsku dimenziju, ali suo¢avanje s kulturnim
obiljezjima rata zadrzava se na nivou detekcije licnog traumatskog iskustva,
obiljezenog strahovima i kolektivne traume kakvu proizvodi rat na horizontu
historije.

125



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

Totaliziraju¢i diskurs etnopoliticke konstrukcije Drugosti izraz je
ratnog imperativa koji prestruktuira kategorije zajednica teze¢i da ostvari et-
nicki ciste zajednice nasuprot kategorije neprijateljskih kolektiviteta. Etnicki
identitet podrazumijeva identifikaciju na temelju iste kulture, jezika, religije,
tradicije i povijesti. Etnicka podjela, koja prozilazi iz prethodno navedenog,
na mi i oni svjedoci o postojanju etnickog pluralizma na odredenom prosto-
ru unutar politicke zajednice kao $to je drzava ili narodne zajednice/nacije.
Mit o nadoj kulturi, kako kaze Rada Ivekovi¢, putem kojeg se identificiraju
pripadnosti etni¢ckom i nacionalnom identitetu izmanipulisan postaje mjesto
tvorbe radikalnih oblika svijesti kakvi su patriotizam i nacionalizam. Religij-
sko podrug¢je inkorporirano u okvire etnicke kulture "konkretno i povijesno
je ugradeno u diksurze moci" sto moze biti jedan od nacina putem kojih se
marginaliziraju pojedin/ke/ci i grupe.® "Hijerarhije pozeljnosti" (Yuval-Da-
vis, 2004: 61) zahvaljujuci konceptu iskljucivosti/ukljucivosti su u funkciji
ocuvanja poretka. Najjace polje za manipulaciju i propagandu "vrijednosti"
utemeljenih na pomenutom principu u propagiranju rata imaju mediji: Na
televiziji su stalno prikazivali snimke rata i katastrofa. U novinama su se pove-
Cale stranice crne hronike. Na naslovne strane stavljali su slike leseva, zgaZenih
ili ubijenih ljudi, sve kako bi privukli sto vise Citalaca. [...] Radio je glasno tan-
drkao tuzne pjesme o domovini i uspomenama. (Gromaca, 2004: 104-106)

Senzacionalizam, patriotizam, govor mrznje i stvaranje slike neprijatelj-
skog Drugog postaju osnovne metode drzanja ljudi u stanju straha, omogu-
¢avajuc¢i podmukloj ratnoj retorici pristup do svake pojedinke/ca. Tim sli-
jedom isprepletenosti, rod i spol se namecu kao determinirajuce kategorije
koje odreduju i saucestvuju u konstrukciji pripadnosti kolektivno kulturnom.
To je simbioza roda i nacije. Homi Bhabha pise o naciji kao djelatnoj ovlasti
pripovijedanja koja kulturi omogucava potcinjavanja, rastvaranja, reproduk-
cije, vodenja i stvaranja. Nacionalizam forsirajuci religijsko, a time i dio kul-
turnog, osim §to srzno promovira potcinjenost Zene muskarcu, kroz mitove i
price transmituje identitet muskarca kao primarni koji Zena nasleduje od oca
i/ili usvaja od muza identifikacijom. Po logici patrijarhata identiteti Zena® su

8 Tim ¢inom one/i se guraju u Drugost koja je konstruisana kao skup negativnih odlika (usp. Nancy
Hartsock).
9 Etnicki i nacionalni identiteti Zena su njihovi tzv. polovni identiteti ili identiteti iz druge ruke (Ja-

smina Tesanovi¢), konstruisani sekundarno preko muskaraca i njihovih uloga u Zivotima Zena.

126



Zenicke sveske

zamjenjivi. U specificnim okolnostima rata tradicionalne slike Zena su do-
datno "politizirane i obojene ideologijom" (Higonnet, 1994: 80). Autorka u
romanu prikazuje nacin na koji se nacionalna ideologija prelama preko iden-
titeta jedne zene: U kucu nam je dosla policija. Rekli su da se ne bojimo, dosli
su samo u obic¢an posjet. Sjeli su za stol i izvadili papire. Na papiru je pisalo ime
majke i mjesto u kojem se rodila. Mjesto u kojem se rodila majka sada je bilo
neprijateljsko. Policija je dosla provjeriti nije li majka, kojim sluc¢ajem, takoder
nas neprijatelj. Pitali su je koliko dugo Zivi ovdje i kako se prilagodila. Pitali su
i mene. Svi smo rekli da se prilagodila dobro. (Gromaca, 2004: 72)

Pripadnost Zene kolektivu prvenstveno dokida njen individualni identi-
tet, a u prvi plan istice vaznost grupne identifikacije na koju je Zena prisiljena.
Pripadnost majke neprijateljskom kolektivu, tom imaginarnom konstruktu
koji reproducira rasisticki diskurs o Drugom, pod nadzorom je dvostrukog
prilagodavanja. Jednog koji promovise rodna patrijarhalna performativnost
i drugog kao prilagodavanja Zivotu u drugoj nacionalnoj skupini. Ustupci
ratnoj okupaciji svakodnevnice i svih segmenata Zivota realizirani su u po-
kritavanju i crkvenom vjencanju: Kada je dosao rat, otac je ponovo oZenio
majku, po drugi put, iako se prije toga nisu rastajali. Ovaj put ozZenili su se u
crkvi. Nisam isla na njihovo vjencanje. Ali sam zato morala oti¢i u crkvu da
me svecenik pokrsti. I moja sestra se morala pokrstiti. Svi smo morali oti¢i u
crkvu, ali smo morali paziti da drugi ne misle da se krstimo zato jer moramo.
(Gromaca, 2004: 65)

Djeca koja nasljeduju identitet svojih oceva o¢ituju ga u voljnom prihva-
tanju ideje pokrstavanja koji u nacionalistickim prevratima moze/i figurira
kao ¢in opstanka. Religijski diskurs u ratu dobija politicku mo¢ putem koje
se mobilisu kategorije identiteta ¢ime se "podsti¢u identifikacije u sluzbi po-
litickog cilja" (Butler, 2001: 16). Crkva kao institucija religije u periodu rata
posjeduje mo¢ kakvu nije imala u komunizmu. Autorka tu mo¢ destabilizira
pripovijedanjem. Subverzivnim postupkom pripovijedanja, ideoloski moti-
viranim, kako bi politicki osvjesteno pripovijedanje oznacio Zdenko Lesic,
Gromaca zadrzavajudi perspektivu djevojcice omogucava svojoj odrasloj ju-
nakinji da kriticki i s podsmjehom rezonira stvarnost. Polaganje crkvenog
ispita o poznavanju gradiva o bogu najdalje vodi junakinju do antropomorfi-
ranja boga, koji s oblaka promatra Zemlju, te prihvatanja njegove pasivnosti

127



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

u promatranju $to je jezicko poigravanje s nasilno usvojenom normom, ali i
otpor dominantnim teznjama ideologije da okupira svaku/og pojedi/ku/ca:
Svecenik je bio malen i debeo. Salo mu je visjelo s lica i spustalo se do vrata, kao
dva debela konopca. [...] Nije djelovao kao da misli na Boga, pa kad bi rekao
"pomolimo se”, sklopila sam dlanove i zamisljala da se molimo za debelu crve-
nu kobasicu na njegovom tanjuru. (Gromaca, 2004: 66)

Pripadnost kolektivnom identitetu putem identifikacije sa sli¢cnostima
ima za zadatak da re/socijalizira individuu i nazire formiranje (razlicitosti)
individualnog identiteta koji je najcesce zasnovana na stavu dispozicije pre-
ma kulturnom naslijedu. Politizacijom identifikacije u kolektivnim identite-
tima postize se jednakost u razlici, a paradoksalno, kriteriji za identifikaciju
uspostavljeni su na matrici patrijarhata i nacionalizma, te iskljucuju svaku/og
Drugu/og."” Mehanizmi identifikacije subjekta s pozicijama rezultiraju pro-
cesima borbe, pregovaranja i prilagodavanja normama s kojim se suocavaju
u reguliranju samih sebe.

Obzirom da porodica, definirana kao osnovna ¢elija drustva i patrijar-
hata istovremeno, pretpostavlja relacije u kojima se moze izvoditi subjekt u
procesu (odrastanja). Glavna junakinja romana Crnac se suptrotstavlja Zako-
nu prodrivajudi ga iznutra. Nije samo rije¢ o opsesivnom motivu zenske knji-
zevnosti kako bi se razjasnio odnos majka-kéer, $tavise, taj odnos doveden u
kontekst odnosa s ocem. RazrjeSenje, preciznije receno uzurpiranje namet-
nutog mizoginog ideala Elektrinog kompleksa, ne predstavlja samo rusenje
Zakona Oca, ve¢ izlazak na poligon borbe za (samo)ostvarenje subjekta i ar-
tikulacije sebstva. U okuZzenju patrijarhalnih djelovanja hijerarhiziranih rod-
nih odnosa, majka ¢e vaspitati, oblikovati "kéer tako da se ‘pristojno’ ponasa
u vanjskom svijetu" (Pinkola Estés, 2007: 198) u skladu s propisanim kultur-
nim normama koje ¢e je drzati u stanju ¢utanja i subordinacije. Majka glavne
junakinje je model patrijarhalne Zene udaljene od vlastite djece. Djevojcica
- djevojka narusavajuc¢i matricu odnosa majka-kéer destabilizira formu Zene
u patrijarhatu, isticu¢i u prvi plan gubitak maj¢inog autoriteta. I kako bi to

10 Oblikovanje subjekta je predano "nizu kulturalnih normi i polju mo¢i koje nas temeljno uvjetuju"
(Butler, 2007: 69-84). Medutim, odupiranje reitativnoj praksi regulatornih normi postaje pitanje
otpora kao rezultata mo¢i, kao njene spostvene subverzije. Identitet se "konstruira samo preko
odnosa s Drugim [...] prema onome §to se naziva konstitutivna izvanjskost" (Hall, 2001: 215-233).

128



Zenicke sveske

sjajno rekla Simone de Beauvoir, kéerka ne Zeli da li¢i na majku, zato $to je
dozivljava kao prepreku i negaciju: U stvari, cijelo sam vrijeme mislila zasto
mi postavlja ista pitanja i kako joj to ne dosadi. A onda sam jednog dana shva-
tila — ona meni ne postavlja ista pitanja zato sto ne zna za druga, nego zato jer
ne zna o cemu bi sa mnom pricala. ... Televizija je i dalje brujala. To je majci
dalo podsticaj da jos glasnije vice: Tebi niko ne valja! Ti si uvijek nesto posebno!
I sta ti vrede sve one tvoje silne knjige koje si procitala kad nista nisi naucila!
Pogledaj se samo na $ta licis! Ti si ruglo! (Gromaca, 2004: 111-112)

Za kéer majka je "prototip otuznog ponavljanja" (Beauvoir, 1983: 44). 1z
majcine perspektive pobuna kéeri oznacava bolan gubitak saucesnice, sebe
iste, koju je imala za vrijeme kéerinog djetinjstva."! Ujedno taj proces i od-
nos predstavljaju udaljavanje i razocarenje potragom kéerke za drugacijim i
vlastitim sebstvom. U tom procjepu nastaju brojni sukobi, ali se i kristalizira
potreba kéerke da istraje na putu subjekcije. Odnos djevojke s ocem," de-
terminisan sistemom preuzimanja socijalnih uzora i ideala, a sve u cilju za/
dobijanja pozeljnog kulturnog identiteta, uvlaci djevojku u ono sto Julija Kri-
steva oznacava kao sistem ocinske cjeline. U tom otvorenom procesu odvija
se odbijanje i destabilizacija Ocevog Zakona:

Nisam mislila ni na oca, koji je zapovijedio, zbog ljubavnika da se vise nikada
ne vraéam kuéi. (Gromaca, 2004: 76).

Odbijanje oceve naredbe da djevojka napusti starijeg ljubavnika oznacava
njenu privilegovanost u borbi. Porodica i religija koje garantuju stratifikaciju
patrijarhalnih obrazaca i performativnosti pri konstruktu roda/ova, teze ka
tzv. procesu civilizacije putem diskursa nacionalnog konstituenta kulture u
ime kojeg se vodi rat. Simbolicki'’ poredak u ratnom diskursu uslovljava pre-
oblikovanje i zgu$njavanje identiteta. Susret pojedin/ke/ca s ratom rezultira

11 Fragment u prvom dijelu romana Crnac u kojem pripovjedacica opisuje jednu od svada izmedu
majke i oca koja rezultira njenim odlaskom od kuce svojim roditeljima. "Oti$le smo rano uju-
tro, dok se otac jo§ pravio da spava. Kada me kriSom pogledao, nisam mu rekla ni - Dovidenja!
Okrenula sam glavu na drugu stranu. Bila sam maj¢in saucesnik” (Gromaca, 2004: 64). Muskim
diskursom nametnuti kompleksi koji se moraju razrijesti, previdaju maj¢inu potrebu da u kéerku
projicira svu neodredenost svog odnosa prema sebi, odnosno da u njoj trazi svoju dvojnicu.

12 Figura oca je reprezent drustvenih i kulturnih normi.

13 Diskursivno, odnosno simboli¢tko konstruisanje identiteta nije moguce. Simbolictko svakako ne
moze da totalizuje identitet, promjenjivost te kategorije u podrucje imaginarnog unosi nered, te se
tada, kako bi rekla Judith Butler, identitet dovodi u pitanje.

129



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

traumom. Cvrste i nehumane granice ratnog diskursa unutar kojeg se uvlaci
pojedinka/ac pod uplivom traume, postace mjesto pokusaja transcendenci-
je, prevazilaska stvarnosti. Izaci na kraj s vlastitom traumom znaci izaci na
kraj s ratom. Neimenovana junakinja Crnca zateCena ratom na studiju u gra-
du pokusava da se izbori sa stvarno$c¢u bijegom od nesigurne buducnosti i
nesretnog zivota ¢ime se nade u zamci alkohola, ali i kretanja po rubovima
zakona kako bi osigurala kakvu-takvu egzistenciju. Rat okupira sve segmente
drustva, te uniStava i remeti djelovanja zajednice. U identi¢cnom odnosu su
i rodni odnosi koji "leze u srzi kulturnih konstrukcija identiteta i kolektivi-
teta, kao i u vecini kulturnih sukoba i osporavanja (Yuval-Davis, 2004: 57).
Uloge u ratu su rodno predodredene i definisane. Nakon zavrsetka fakulteta
junakinja, znajuci za stanje koje joj se poput otkrovenja ukazalo za vrijeme
studentskog Zivota mora da obavlja razne poslove kako bi spasila sopstvenu
golu kozu, dok je s druge strane njen mladi¢ prisilno mobiliziran u vojsku:
Rekli su da mora ii s njima, inace e ga odvesti u zatvor. [...] Mladi¢ je takoder
dobio pusku i uniformu. Dobio je i dvije bombe. Bombe su vojnici zvali "kinder
jaje". [...] Muskarci su morali u¢i u autobuse. Autobusi su krenuli, ali nitko
osim vozaca nije znao kuda ée ih oni odvesti. (Gromaca, 2004: 121)

Prinudna asimilacija pojedinca u kolektiv podrazumijeva prihvatanje
vrijednosti sistema koje se ocituju djelovanjem, za muskarca u javnoj sferi,
¢ime odlazak na ratiste jeste njegova primarna uloga, koja ne predstavlja
samo borbu za ocuvanje teritorije, ve¢ i odbranu pozadinskih ucesnika rata,
uglavnom Zena i djece. Rat kao paradigma javne sfere od uloge muskarca u
ratu tvori figuru heroja u kojem je utemeljen "ideal nacionalnog tipa" (Iveko-
vi¢, 1995: 9-23): Na glavni trg u veliki grad dolazili su kamioni i tenkovi. Na
njima su sjedili mladici koji nisu poginuli. Mahali su zastavama i pjevali. Na
glavama su imali crne marame, kao gusari, a na ocima crne suncane naocale.
Ljudi su stajali sa strane, dizali su ruke u zrak i mahali. U oci su im se zabijale
oste zrake sunca. Od njega nisu moglu vidjeti nista drugo osim vojnika, tenkova
i zastava. Mahali su tako dugo dok im ruke nisu postale drvene i krute, kao kod
drvenih lutki, i dok im u o¢ima nisu ostale samo tockaste Zute pjege. (Gromaca,
2004: 136)

U nastojanju da se ostvari pripadnost kolektivu, moze do¢i do overiden-
tity, tzv. pretjerane identifikacije koja podrazumijeva gubitak samoidentiteta

130



Zenicke sveske

i identifikaciju s herojem. Time se otvara prostor formiranja predrasuda i
stereotipa koji postaju dio ideologije nacionalnog pamcenja telosa historije o
sje¢anju na herojski rat. Gromaca deideologizira ulogu heroja u ratu, prvi put
slikom mladica koji se ubio, "jer nije mogao podnijeti ni rat ni vojsku, da je
zakopao bombu u polju iza svoje kuce, legao na nju i rasprsnuo se u zraku kao
prskalica," a drugi put svjedocanstvom ratne traume po povratku mladic¢a
glavne junakinje s ratista i slikom poginulog vojnika. Rat postaje poguban po
zenski i muski rod. Rodne i spolne osobine koje su upisane u njihova ponasa-
nja, pred smrtonosnim mehanizmima padaju. Tako je otac glavne junakinje
otisao da kupi pistolj iz straha, beznada i potrebe za samo/zastitom.

Jos jedna dimenzija politickog diskursa ponisStavanja (neprijateljskog)
Drugog i osude ideoloski iskljucenih identiteta odvija se putem teritorijal-
nog situiranja identiteta u ratom zahva¢enim podru¢jima. Gromaca u pro-
zi Crnac hibridnim, dvokulturno pripadaju¢im identitetom svoje junakinje
ostvaruje kontakt izmedu zaracenih strana dokidajuci nadzor nad kretanjem
koje je omogucio rat. "Traumatizirajuca fizicka restrikcija kretanja u prostoru
umetnuta u prirodu identiteta" (Kolozova, 2007: 1-13) jednom zasvagda po-
tvrduje simbolicki poredak i uloge u ratu. Uzurpiranje ogranicenja junakinja
ostvaruje u dva navrata, prvi put susretom s maj¢inom porodicom u trecoj,
nezarac¢enoj zemlji, a drugi put odlaskom u neprijateljsku zemlju, bolesnoj
nani u posjetu. Posjetu nani je ukinuo ravnatelj bolnice, koji je ujedno bio i
vojnik. - "To vam je najstroze zabranjeno. Vi ste gradani neprijateljske drzave
i ne smijete je ni posjecivati!" - Rat koji je uslovio slobodu kretanja zajedno
s traumom ratnog nasilja, udruzenjem stvaralackih mo¢i uti¢e na procese
prestruktuiranja identiteta. O¢uvanje vlastitog Zivota podrazumijeva sumnju
u svaku/og drugu/og, sumnju koja proizvodi razarajuci, traumatican strah:
Majka i ja smo sjedile u autobusu. [...] Nitko s nikim nije razgovarao. Svi su Ce-
kali da dode carinik, pa da vide kakve je boje pasos onog drugog. Po boji pasosa
znali su da li je onaj drugi njihov prijatelj ili neprijatelj. Majka je bila ljuta na
mene. Ostavila sam jogurt na sjedalu, dok je autobus stajao. Sada Ce svi ljudi
iz autobusa, pa nazivu tvornice znati iz koje smo mi drZave. Kad saznaju iz
koje smo mi drZave biti ce protiv nas. MozZda ce nas gurnuti iz autobusa u neku
jamu, ili nam pritisnuti jastuk na glavu dok budemo spavale? (Gromaca, 2004:
124-125)

131



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

Porace je obiljezeno ne samo pokusajem reorganizacije Zivota i potragom
za ne¢im odavno izgubljenim. To mjesto je naselila ¢eznja "kao teski grumen
zemlje" i Zelja za odlaskom iz domovine i grada, prevazilazenjem otvorenosti
traume i njenim demonskim, nezavrSenim trajanjem. Ujedno je dio uzasa-
vajuce spoznaje o ljudima koje je progutao rat, o ljudskom karakteru koji u
okolnostima rata postaje animalan u funkciji samoocuvanja: Svi su se bojali,
ali ako bi netko podigao teski limeni poklopac, kojim su bili prekriveni, i nagnuo
se nad njih kao nad stari zapusteni bunar, vidjelo bi se da su zapravo sretni,
sretni da oni nisu ti koji ¢e biti likvidirani [...] Duboko u sebi, svi su zapravo
bili nesretni. Na dnu svakog od njih, kao na dnu prljavog starog bunara, stajao
je debeli sloj smrdljive stare zabokreCine. Ali to nitko nije smio priznati onom
drugom, jer bi onda taj drugi, zbog toga, odmah postao sretan. (Gromaca,
2004: 103-105)

Nakon rata, djevojka se zapo$ljava u skoli, medutim nalazi se u sukobu
sa organizacijom Skole utemeljene na strogim religijskim obrascima. Autorka
se hvata u kostac s obzorima $kole koja nije tolerirala razlike niti sitne pro-
puste, buntovnim djelovanjem svoje junakinje ¢ime se moze destabilizirati
mo¢, ali i ukazati na njeno djelovanje. Preko lika profesorke likovnog koja
se ne povinuje zakonu, pa umjesto jedinica upisuje dvojke kako je ravnatelj
ne bi izbacio iz $kole, "iako vodi neuredan Zzivot i nosi kratke suknje i visoke
pete’, Gromaca kroz ovaj lik otkriva mo¢ prisile koja pojedinku razvlascu-
je u sferi djelovanja. Glavna junakinja, jedna od profesorki, iako ne smije
pustiti ucenike prije kraja ¢asa vani ili re¢i im "da ne smiju imati spustene
glave ni stisnuta ramena. I da se ne smiju nicega bojati, pogotovo ne ¢asne se-
stre ni ravnatelja", zbog drzave u kojoj su zivjeli i sigurnosti svoga posla, ona
to povremeno ¢ini. Krec¢u¢i se po rubu zakona koji uspostavlja grb drzave,
junakinja kao profesorka preispituje vlastite (kulturne) postavke i stajalista,
pokusavajuci na¢i kompromis izmedu prihvatljivosti istovjetnih radnji. Juna-
kinja ide putem od postovanja kulturnog autoriteta i/ili ispitivanja unaprijed
date "osnovne kategorije, pozitivan obrazac unutra kojeg su ideje i vrijednosti
uredno rasporedene” (Douglas, 2004: 66): U imeniku su bila napisana imena
djece i njihovih roditelja. Pored imena pisalo je i kakvog je porijekla koje di-
jete — onog koje je bilo neprijateljsko ili ne. Ako je u razredu bilo djece koja su
imala neprijateljsko porijeklo, onda su ona sutjela i sjedila u zadnjim klupama
stisnutih ramena i pognute glave, kao da su zbog necega kriva. U skoli na zidu

132



Zenicke sveske

je stajao veliki kriz. U prostoriji u kojoj su sjedili profesori bila je i casna sestra.
... Profesori su sagibali vratove i krivili ih, da budu sto blize njenoj crnoj haljini.
A kad bi ih dovoljno iskrivili, onda bi na njima izronili i blago se zanjihali mali
zlatni privjesci u obliku kriZza. (Gromaca, 2004: 144)

Stigmatizacija djece u $koli i nakon rata po nalogu nacionalizma dobija
demonske razmjere. Hitlerovstina o porijeklu i ¢isto¢i nacije, sistemu bez-vri-
jednosti po kojem je crncima oduzeta i negirana svaka vrijednost, podvucena
pod ispravnost religijskog ubjedenja u instituciji kakvu treba da predstavlja
$kola u sluzbi performativnog kreiranja drustveno pozeljnih identiteta i dalje
¢e proizvoditi sukobe kojima ce se potpirivati ratovi razlika.

Zaklju¢na promisljanja

Crncu'* nikako ne treba oduzimati znacajnu dimenziju o odrastanju. Iako
sacinjen od stati¢nih slika, nelinearno povezanih, s labavom fabulativhom
niti u prvom dijelu romana iz pozadine sumorne svakodnevnice industrij-
skog sela izranjaju detalji koji povezuju odrastanje glavne junakinje sa drus-
tvenim i porodi¢nim procesima. Ti procesi se izmedu ostaloga, mogu citati
na dimenziji rodnih odnosa. Snaznu tematsku prekretnicu predstavlja rat
koji upravljackim nacionalnim indicijama metodom segregacije usloznja-
va zivote svih ljudi, kako gledano iz feministicke, pa i gender perspektive. S
druge strane, partikularno preko glavne junakinje kroz ¢iju porodicu prolazi
krvavi rez nacionalne podjele ¢ime jedan dio porodice preko maj¢ine linije
postaje neprijateljski.

Gromaca svojim pisanjem koji su za nju prostori naslu¢ivanja, mjesto igre
i traganja transponira u umjetnost kriticki dozivljaj i iskustvo svijeta, nje-
gove udvojenosti, rasutosti, trulosti kojom se propagira brutalnost kulture
prema Zeni. Takav krajnje patrijarhaliziran polozaj Zena je dodatno usloznjen
i poostren ratom. Razlomljena romaneskna forma (tekst u obliku fragmenata
koji su zasebne slike), izgradena je distanciranim, izbrusenim, lakim i konci-
znim recenicama koje su u funkciji razotkrivanja sveobnavljaju¢e moc¢i tra-
dicije koja manipulira zenskim ulogama. Roman predstavlja krhotine Zivota,

14 Usp. razlike u tumacenju i svodenje romana na iskljucivo jednu dimenziju. Usp. Poga¢nik, Jagna.
2006. "Novi hrvatski roman (Jedno mogude skeniranje stanja)". Sarajevske sveske, br. 13. (Savreme-
ni roman), str. 75-96.

133



Casopis za drustvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

djelice sjecanja, snazne zaokruzene slike iz zivota glavne junakinje iskazane
autenti¢nim recenicama, koje govore o autori¢inom radu na jeziku, iz ocu-
dujuce perspektive male djevojcice i njenog iskrenog i neprikrivenog i nepo-
kvarenog pogleda na drustvenu stvarnost i odnose medu ¢lanovima drustva.
Njen svijet djetinjstva obuhvata i odnose medu trima razli¢itim generacija-
ma, one kojoj pripadaju baka, nana i djed, generacija majke i oca te njiho-
ve djecije generacije, odnose medu razli¢itim kulturama. S odrastanenjem
djevojcice autorka ukljucuje ne tako naglasene odnose izmedu sela i grada i
§to je najvaznije ukazuje na kraj mirnog perioda prethodnog sistema komu-
nizma koji s dolaskom rata zamjenjuje nacionalizam s kojim otpocinje kraj
jednog humanog (!?) i poznatog svijeta. Svi ovi odnosi su ponajvise determi-
nisani matricom koju istrazujemo na dimenziji rodnih identiteta uglavhom
zasnovanih na spolnoj razlici, a koji su srzno pitanje kulturoloskih djelovanja.

Autorka u tekstu obuhvata skoro sve elemente kulture i razotkriva me-
hanizme njenog djelovanja. Romanom "Crnac" preko glavne junakinje i
njenog procesa konstruiranja identiteta ostro kritkuje kako kulturni i patri-
jarhalni koncept Zena, taj autoritet kulture i performativni u¢inak na zenski
rod. Naime, ona sjajno, dublje zasjeca u porodicu kao mjesto stratifikaci-
je rodnih uloga i zaloga preko kojih se formira, kristaliSe i glorificira slika
drustva kojim upravlja muska kultura. Ta kultura toboze ima zadatak da
se nosi s anomalijama i dvosmislenim ¢iniocima "suprotstavljenim njenim
postulatima” (Douglas, 2004: 66). Dolaskom rata i smjenom komunisticke
ideologije ideologijom nacionalizma moc¢ i prijetnja nasilja ponistavaju sva-
ki oblik iskljucenih i magrinalizovanih drugih po sistemu razlika i hijerar-
hije koja ukljucuje u niz i potc¢injene, potom stvara atmosferu straha koja
rezultira op¢im raspadom humanih vrijednosti na koje Tatjana Gromaca s
gadenjem ukazuje. Insistiranje na kulturnoj razli¢itosti predstavlja negiranje
drugosti $to podrazumijeva upisivanje negativnih odrednica u drugost, time
se u koncept kulturne razli¢itosti ukljucuje kako proslosti i sadasnjost koje
su operativne, tako modernost ima pravo ustupka tradiciji, stoga je bolje
upotrebljavati pojam kulturna raznovrsnost koja ne samo da se pojavljuje
kao "sistem artikulacije i razmjene kulturnih znakova" (Bhabha, 2003: 283)
nego je njeno glavno obiljezje relativizam i podsticanje na multikulturalizam.
Oblikovanje ontoloski nestabilnog identiteta glavne junakinje podredeno je
dvostukoj traumi, kulturnoj traumi pre(od)rastanja, stega patrijarhalne po-

134



Zenicke sveske

rodice po Zenski rod i suocavanje s vjestacki konstruisanim kulturnim pro-
jektom nazvanim rat. Suocenje s ratnom traumom ima za cilj demaskiranje
sveopste moci poretka. Nesumnjivo tim ¢inom se ukazuje na potrebu za
transformacijom drustva i kulture. Rasisticko-fasisticke kulture prema kojoj
svaka razlika djeluje po identitet restruktuirajuce (skupa sa svojim negativno
upisanim konotacijama). Na nivou kulturoloske identifikacije, ta drugacija,
podredena, marginalizovana pojedinka, ostaje bolno, nepozeljno crnacka, ali
i rasprskavajuce subverzivna i pozitivna.

135



