
272

Kada nekoga proglasimo našim suvremenikom to radimo upravo zato 
što činjenično nije točno, ali nam unatoč tomu ostaje značajan.

Friedrich Nietzsche rođen je 15. listopada 1844. godine pa je upravo 
prošla razmjerno upečatljiva godišnjica. Umro je pak 25. kolovoza 1900. –
zbog toga nije bilo posve netočno kada su budući studenti filozofije, dok se 
na studij dolazilo nakon prijamnih ispita i razgovora, kao omiljenog filozofa 
iz dvadestoga  stoljeća znali navoditi upravo Nietzsche-a. Premda je smrt do-
čekao u onome što se nazivalo duševnim ili umnim pomračenjem te nakon 
1889. nikome više nije bio suvremen. No očito je za mnoge ostao poticaj i na 
samom početku njihovog filozofskog puta.

Poznato je dakako, da (uz korištenje još jednog klišeja) Nietzsche-a tre-
ba zaštiti od njegovih ljubitelja. Ne mislim samo na danas već dovoljno ra-
zotkriveni falsifikat i krivo čitanje zbog koji je Nietzsche zloupotrebljen za 
militarističke i nacističke svrhe i svake druge vrste toksičnih ideja. Mislim na 
paradoksalni način na koji i danas neki od čitatelja toga kritičara i rušitelja 
kao da prestaju misliti pa se, na primjer, opijaju  jezikom i patosom i napola 
shvaćenim idejama.

NIETZSCHE NAŠ SUVREMENIK

Nadežda Čačinovič



Zeničke sveske

273

Ako konstruiramo trojstvo prevratnika Marx – Nietzsche - Freud, svu-
da ćemo naići na mnoštvo interpretacija i zloupotreba. To donekle vrijedi  i 
za druge značajne mislioce i način kako prolaze razdoblja zanemarivanja, a 
onda i ponovnog otkrivanja. Kod čitanja Nietzsche-a možda je lakše izbjeći 
strogost i provjeru, to jest, mnogima je on prije pjesnik-pisac, a onda i zani-
mljiv lik -  ne izvor jasne spoznaje.

 Postmoderno čitanje Nietzsche-a  ga je pak pretvorilo u rodonačelnika  
osporavanja izricanja istine.

Nietzsche je doista rodonačelnik shvaćanja genealogije istine – i genealo-
gije laži to jest samozavaravanja. Ne i proizvoljnosti. Stavivši u naslov imeni-
cu "suvremenik" donekle sam najavila da se neću posebno baviti kontekstom 
nastanka i prvog učinka  Nietzsche-ovog djela, krajem devetnaestoga i počet-
kom dvadesetoga stoljeća. To je kontekst osude i kršćanskog i svakog drugog 
svetotajstva, prizivanja imoralizma, kidanja lanaca, prokazivanja himbenosti, 
isticanje sukoba individue i prijetvorne svjetine, vječitog vraćanja kao afir-
macije života. Jasne svijesti o krizi. Svedeno na izvanteorijski valjanu uputu: 
ne dajte da vas prevare.

Velikim pojednostavljenjem Nietzsche-ovu bih suvremenost objasnila či-
njenicom da je kod njega uvijek i posvuda riječ o odnosu života i mišljenja. 
To zvuči i jednostavno i previše patetično pa ću se poslužiti nešto dužim cita-
tom koji mi se čini i danas vrijednim promišljanja.

"Što se tiče praznovjerja logičara: nikada neću posustati u isticanju jedne 
male kratke činjenice koju ti praznovjernici ne vole priznavati – naime, te da 
jedna misao dolazi kada 'ona' to hoće a ne kada ja to hoću, te je stoga krivo-
tvorenje činjeničnog stanja kada se  govori: subjekt 'ja' jest uvjet predikata 
'mislim'. Ono misli, a to da je ovo  'ono' upravo staro znamenito 'ja' jest, blago 
rečeno, tek pretpostavka, tvrdnja, prije svega nikakva neposredna izvjesnost. 
Na kraju krajeva već je i izrijek 'ono misli': već to 'ono' sadrži jedno izlaganje 
postupka i ne spada u sam postupak. Ovdje se postupa po staroj gramatič-
koj navici: 'Mišljenje je djelatnost, uz svaku djelatnost pripada netko tko je 
djelatan – stoga ...' Upravo po toj shemi starija je atomistika uz snagu koja je 
djelovala tražila još onu grudvu materije u kojoj ta snaga sjedi, iz koje djeluje, 
atom; strože glave su se konačno naučile izlaziti na kraj i bez toga 'zemaljsko-



274

Časopis za društvenu fenomenologiju i kulturnu dijalogiku

ga ostatka', pa ćemo se jednoga dana naučiti i na to da će logičari moći bez 
onog malog 'ono' (na koje se svelo pošteno staro ja)."

Sama sam više-manje sklona tome da  ono "pošteno staro ja" smatram ne 
samo nužnom fikcijom nego i dostignućem, premda privremenim i prekar-
nim. No Nietzsche se i tu i drugdje drži stava o onome što je po njegovom 
mišljenju nedostajalo filozofima a to su: "1. smisao za povijest. 2. poznavanje 
fiziologije. 3. cilj u budućnosti."

Naravno da se moja selekcija i moji nalasci razlikuju od onoga što je uobi-
čajeni govor ničeanstva. A mogla bih nastaviti u nedogled, naročito kada bih 
uz Nietzsche-ov opis našeg jezika kao  "pokretne vojske metafora i metoni-
mija" počela dodavati i bizarnosti (ili krenuti u još jednom pravcu i haberma-
sovski pripisati Nietzsche-u zasluge za uvid u povezanost spoznaje i interesa). 

Retorika se kod Nietzschea mijenja u kratkim razmacima. Na primjer 
u kasnom Ecce homo (o Zarathustri). Najprije: "Osnovna koncepcija djela, 
misao o vječitom vraćanju, najviša formulacija potvrđivanja koja je ikada po-
stignuta..." a onda opisujući činjenicu da je prošlo osamnaest mjeseci od prve 
zamisli do završetka pisanja: "Nadaje se osamnaestomjesečna trudnoća. Ova 
brojka od osamnaest mjeseci čini, barem među budistima, vrlo bliskom mi-
sao da sam u biti ženka-slon..."

Moje odobravanje razbijanja patosa vjerojatno jest nasilno osuvremenji-
vanje. No nekako mi je bliže od onoga što ga na primjer provodi Marcuse. Za 
njega su Nietzsche-ovi stavovi čvorišni u povijesti filozofije, jer su izrečeni u 
ime jednog principa realiteta fundamentalno suprotstavljenog onome zapad-
ne civilizacije. Smatra da  Nietzsche-ov krug vječitoga vraćanja znači kon-
kretnost i konačnost, afirmaciju životnih instinkata. Premda ponešto i odba-
cuje ipak je za njega Nietzsche nositelj proboja, odbacivanja represivnosti...

Što je dakako poželjno i vjerojatno češće i uvjerljivije prisutno od ironije, 
skepse i humora za kojima tragam.

Zaključno ću stoga sasvim školski nastojati pokazati Nietzsche-ovu suvre-
menost jednim značajnim suvremenim  filozofskim djelom, knjigom Truth 
and Truthfulness Bernarda Wlliamsa s podnaslovom "genealogijski esej". 



Zeničke sveske

275

Ta je knjiga eksplicitno i uvjerljivo isticanje Nietzsche-a kao presudnog za 
naše shvaćanje istine - ne zato što bi poricao mogućnost dolaženja do istine 
već zato što je istina ono što mu je namjera i cilj ali zbog čega i istražuje koliko 
je teško doprijeti do nje. Williamsova elegantna i uspješna knjiga, objavlje-
na 2002., pokazuje tog filozofa u punoj snazi korištenja analitičkoga uma za 
dijalog s poviješću filozofije i tzv. kontinentalnom filozofijom, a i ja ću kao i 
Williams citirati  nedvosmisleno mjesto iz Nietzsche-ovog  Anti-Krista: "Za 
istinu se valja boriti svakoga koraka na putu, za nju valja žrtvovati gotovo sve 
što je drago našim srcima, o čemu ovisi naša ljubav i naše povjerenje u život. 
Za to je potrebna veličina duše, služenje istini najteža je služba. – Jer što to 
znači biti pošten u intelektualnim stvarima? To da smo  strogi prema svojemu 
srcu, da prezremo 'lijepe osjećaje', da svako Da ili Ne pretvorimo u pitanje 
savjesti."

Williamsova knjiga nije knjiga o Nietzsche-u već knjiga takoreći u čast 
Nietzsche-u, "zato što se čvrsto držao ideala istinitosti koji nam ne bi dopu-
stio da krivotvorimo ili zaboravimo grozote ovoga svijeta, činjenicu da su 
nužne za sve do čega nam je stalo, ili onu činjenicu sažetu u slogan 'Bog je 
mrtav' – da su tradicionalne metafizičke koncepcije koje su nam pomagale da 
se snađemo u svijetu i posebno da podnesemo grozote, nepovratno skrhane."

Ne mogu zamisliti ljepšu pohvalu.


